#### Buddhismus a věda

vlastnostmi, které nevykazují materiální povahu. jako pouhé biochemické továrně. Původní předpoklad, bylo omezeno na příslušnou kontrolní instanci. Tento jako složitá soustava zpracovávající vědomosti a vědomí A k tomu se přidal zásadní problém, že mysl disponuje přístup však ponechává mnoho oblastí nevysvětlených. a evropské historie poznání psýchy.2 Mozek byl vnímán snadné začlenit do materialistického způsobu myšlení že mozek "vyrábí" vědomí, byl nasnadě, protože jej bylo V moderní vědě se stále více loučíme s přístupem k člověku

uvádějí pocity klidu a míru (cca 90 procent), vnímání světla kteří měli zkušenost blízkosti smrti, při dotazování shodně nelze omezit – mozek je spíše umožňuje, než vytváří. Lidé (cca 77 procent) nebo prožitky mimotělního vnímání.3 že je možné mít jasné prožitky nezávisle na mozku. Vědomí blízkosti smrti (PBS, angl. NDE), které opakovaně dokázaly, nelze biologicky vysvětlit, ale především výzkumy prožitků biologicky. Důvodem není jen fakt, že mnoho pozorování odpoutává od tohoto čistě materiálního pohledu a rozšiřuje horizont prožívání za to, co je popsatelné pouze neuro-V posledních letech se však výzkum mozku stále více

> časem, prostorem a místem. se zavřenými očima. Existuje značné množství důkazů, východ slunce nad mořem nebo si jej pouze představujeme je aktivita mozku bezmála stejná, když skutečně vidíme Například odhlédneme-li od aktivace smyslových orgánů, výzkumníci mozku stále častěji vycházejí z toho, že lidské skutečnost, kterou lze změřit nebo vnímat smysly. Dnešní mílovými kroky vzdaluje pohledu, že existuje pouze že vědomí není vytvářeno mozkem, nýbrž že je neomezené vnímán. Podobně jako kvantová fyzika i výzkum mozku se dnes í je do velké míry výsledkem mentálního utváření.

"Realita vislý na smu se stále častěji vychází z toho, že neexistuje svět nezáse s touto představou rozcházejí<sup>4</sup>. Podobně jako v buddhiskutečnosti, kvantová mechanika a teorie relativity a pohledy totiž doplňují 2 500 let stará Buddhova učení. vání neurověd a kvantové fyziky. Mnohé jejich závěry Zatímco tradiční fyzika vychází z existence objektivní Z buddhistického hlediska je zajímavé především setkáje iluze, ale velmi úporná."5 prožívajícím, neboli, jak to vyjádřil A. Einstein:

1 200 lety to v severní Indii prakticky vyjádřil dosažitel toho dávají přednost přístupu "to i to zároveň". Před tický pohled, vyhýbají se extrémům "buď, anebo" a namísto Saraha: Kvantová fyzika i buddhismus vykračují mimo dualis-"Kdo věří, že svět je skutečný, je hloupý jako kráva.

žují toto rozdělení na mysl a tělo za iluzorní nebo bezvýznamné. Problém "tělo-duše" je evropský, např. filozofické tradice v Asii pova-

a byli úspěšně oživeni. Van Lommel dochází k závěru, že: Kardiolog Pim Van Lommel se na deseti nizozemských klinikách dotazoval 344 pacientů, kteří byli po zástavě srdce klinicky mrtví a) jasné vědomí je možné i ve fázích zástavy srdce a úplného přerušení prokrvení mozku,

originál: Consciousness Beyond Life, The Science of Near-Death Fakten zur Nahtoderfahrung, 2009, str. 170 a následující (angl. b) vědomí nelze chápat jako výsledek mozkové aktivity.
 Srovnej Van Lommel, P.: Endloses Bewusstsein. Neue medizinische Experience).

být podle různého přístupu chápáno jako vlnění, nebo jako částice. Zřejmě nejjednodušším příkladem nedualistické kvantové logiky a logiky "to i to zároveň" je dualita částice a vlnění: světlo může "hemží" se v něm virtuální částice, které se objevují z prostoru, rově jevu: i když se zdá být nějaké místo v prostoru zcela prázdné, Nejzajímavější vlastnost kvantové teorie polí se ukazuje v Casimipo krátkou dobu existují, a pak se opět ztrácejí v prostoru.

Rosenkranz, Z., Wolff, B.: Albert Einstein: The Persistent Illusion of Transience, 2007.

Kdo věří, že je neskutečný, je ještě hloupější." (Protože někdo takový jde na podmíněné úrovni proti zákonu příčiny a následku – karmě.)

Prostor je vnímán jako sám o sobě prázdný a bez charakterizujících vlastností, přesto vše spojuje, obsahuje všechny informace a není od ničeho oddělený. Rupert Sheldrake nechal na univerzitě v Cambridgi na podzim roku 2004 skupinu lidí, aby odhadovali, kdo ze čtyř možných a jim známých účastníků experimentu jim právě volá. Výsledky dalece přesahovaly 25 procent očekávaných na základě statistiky pokusu a omylu a činily kolem 42 procent.<sup>6</sup>

Kvantový fyzik Anton Zeilinger z vídeňské univerzity chápe kvantovou mechaniku jako teorii informace a například díky pokusu s "provázaností částic" (fotonů) dokázal, že v prostoru se může na různých místech ve stejném okamžiku objevit stejná informace bez fyzických přenosových cest. I proto se musí badatelé často dělit o Nobelovu cenu, protože nezávisle došli ke svým objevům ve stejnou dobu v různých zemích.8

Náš vesmír je v konečném důsledku informací, proto se vědy silně utvářené materialismem otřásají v základech a zároveň se potvrzují Buddhova učení, že vše obklopující

> prostor je spíše nádobou než odděleností, že není černou dírou, ale něčím, co bytosti objímá a spojuje.<sup>9</sup>

a budeme sledovat nejnovější poznatky kvantové fyziky, i když je přístroj rozbitý, rozhlasové programy dále exiszení jako prozíravý. Můžeme použít přirovnání k rádiu: neurovědy a výzkumu mozku, ukáže se koncept znovuzrovšech jevů se po mezistavu (skt. antarábhava, tib. bardo), je pouze přechodem do jiného stavu vědomí. Prožívající žije dále, mimo čas a prostor. Smrt, stejně jako zrození, To, co máme, pomine, to, čím jsme – prožívající všech jevů, ální projev, všechny jeho vlastnosti zůstanou zachovány. programů, nemizí celý člověk, ale pouze jeho materitomu je během umírání, a dokáže přehrávat stále méně tují. Když se přijímač – mozek – postupně rozpadá, jak vídajícím novým tělem ve světě, který odpovídá obsahu ve kterém se projeví nejsilnější uložené dojmy, spojí s odpotěchto Když opustíme doposud vyučované pochopení světa dojmu.

Naše vědomí – to, co se nyní dívá našima očima a slyší našima ušima, cítí pokožkou a myslí na včerejšek nebo zítřek, naše mysl, která tohle všechno dokáže, je ze své skutečné podstaty nadčasová a neomezená. Je jako zrcadlo, ve kterém se objevují a mizí obrázky, sama se však nemění. Je jako moře, ve kterém vznikají a mizí vlny, zatímco moře samotné zůstává beze změn. To znamená, že naše vědomí, ze kterého vše pochází, nebylo nikdy vytvořeno, a proto se ani nemůže rozpadnout. Prožívající se nenarodil, a proto se podmíněná.

Sheldrake, R.: Journal of the Society for Psychical Research 68, 168-172, 2004.

<sup>7 &</sup>quot;Myslím si, že se musíme oprostit od představy, že hmota nebo energie jsou primární. Dost možná je primární právě informace." Srovnej mimo jiné Zeilinger, A.: Einsteins Schleier – Die neue Welt der Quantenphysik, 2003. taktéž: Einsteins Spuk – Teleportation und weitere Mysterien der Quantenphysik, 2005.

Nobelova cena za fyziku 2007: objev jevu obří magnetorezistence (GMR, Giant Magnetoresistance) Abert Fert (nar. 1938 ve Francii) a Peter Grünberg (nar. 1939 v SRN). Grünberg a Fert objevili nezávisle téměř zároveň GMR (giant magnetoresistance) v letech 1987/88.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Zeilinger, A. v osobním rozhovoru se mnou 3. dubna 2006: "Zdá se, že informace je něco, co přesahuje čas a prostor."

Mysl je tím, co všechno poznává, ale není ničím z toho omezená. Je jako prostor. Proto je všechno, co se děje, její svobodnu hrou. Ať jevy vznikají, nebo zanikají, objevují se, nebo mizí, všechno je projevem bohatství mysli. To, co je absolutní, je přítomné ve všech časech a na všech místech. Mysl si neustále hraje sama se sebou, nechává v sobě a ze sebe vznikat vlnám, stavům, tendencím a vnitřním prožitkům myšlenek a pocitů. Když se vně nebo uvnitř nic neobjevuje, ukazuje se prostor mysli a v něm tkvící potenciál. Když je něco prožíváno nebo se něco děje, ukazuje to na jasnost mysli a její schopnost svobodně si hrát. To, že může být přítomné oboje zároveň, ukazuje na její neomezenost.

Čím více chápeme, že mysl sama o sobě je nezničitelná, tím dříve se rozpustí obavy a očekávání a my budeme moci svobodně spočívat nebo jednat v přítomném okamžiku. Budeme stále méně zachyceni ve světě vlastních představ o minulosti a budoucnosti a budeme si stále méně myslet, že bychom měli něco dokazovat nebo se omlouvat. Postupně se objeví pohled, že vše je zajímavé už proto, že se to děje, a je projevem možností mysli. Namísto obav a očekávání najednou vnímáme prostor a svobodu vně i uvnitř a s blažeností prožíváme, kolik bytosti mají a dokáží předat nadbytku a síly a kolik bohatství se může rozvinout. Ať už se něco objevuje na základě mládí, síly a lásky, nebo se ztrácí kvůli stáří, nemoci a smrti, obojí ukazuje bezbřehou hru mysli a je projevem neomezených možností, které v ní tkví.

### Bez začátku a konce

Po tisíce let si lidé utvářejí představy o světě, životě, smrti a o tom, co přijde pak. Rozvinulo se ohromné množství názorů, domněnek a předpokladů. Mezi nimi je široce

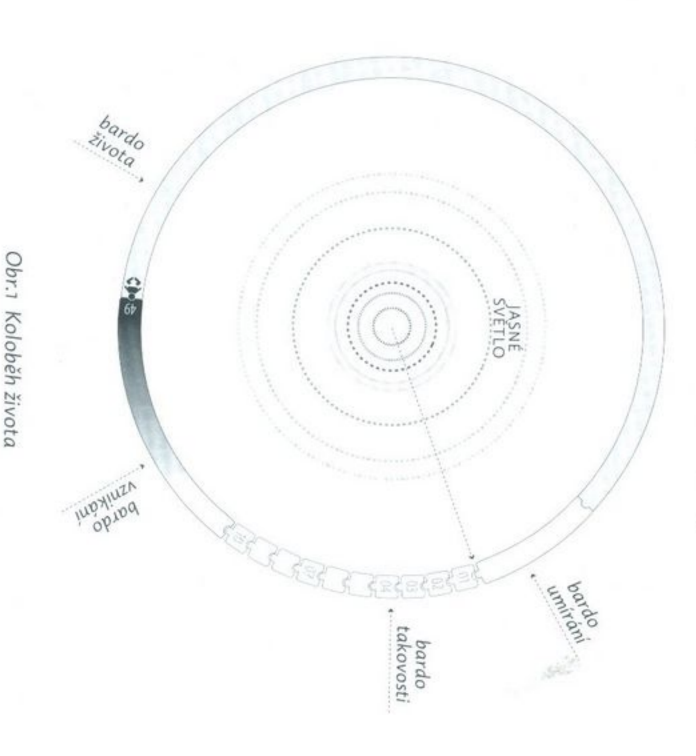
rozšířená představa, že existuje počátek a konec světa. Nalezneme ji u Vikingů i u starých Řeků nebo u tří velkých náboženství víry Blízkého východu, ve kterých se setkáváme s vyvolenými národy na cestě do země zaslíbené, s často komplikovanými bohy. Zatímco u náboženství víry je původcem a konečným smyslem světa osobní bůh, buddhismus a další náboženství prožitku jako hinduismus a taoismus vycházejí z neustálého koloběhu vzniku a zániku (koloběh života).

Svět není výtvorem vyšší moci nebo něčeho objektivně vnějšího, neustále jej vytváří naše vnímání a činy. Proto se z něj může každý vysvobodit díky rozvoji nadosobního pohledu. Místo hledání prohřešků nebo viníka protivenství života a naděje na něco za tímto světem se díváme na dané okolnosti a následky a zaměřujeme se na rozvoj toho, co máme k dispozici v tomto životě i po něm. Na základě tohoto přístupu pak obecně v náboženstvích prožitku, a zde především v buddhismu, nacházíme rady pro zvládání života, smrti a šťastné znovuzrození.

stavu bardo Pouze určitého počátečního až do určitého koncového okamžiku, nynějším životem a znovuzrozením v následujícím životě množství, protože vše se neustále mění. Z tohoto pohledu se označují pojmem bardo. Doslova přeloženo znamená lze jej rozdělit na mezistavy. Takové mezistavy, trvající od z nepřetržitého řetězce na sebe navazujících okamžiků, ale buddhistická učení koloběh života rozdělují. Skládá se sice sovost – vysvobození nebo osvícení, není žádné bardo. se až do osvícení nacházíme neustále v přechodu z jednoho Aby bylo možné pochopit různé stavy a chování mysli, do druhého. Obecně bardo popisuje mezistav mezi ve stavu, ve kterém vědomí rozpozná svou nadča-"mezeru" nebo "mezi". Bard existuje nekonečné

V Tibetské knize mrtvých se na některých místech píše pouze o dvou bardech: bardu života a bardu smrti. Jinde se zase hovoří o čtyřech: bardo života, bardo umírání, bardo takovosti a bardo vznikání. V případě ještě přesnějších vysvětleních se v mezistavu života rozlišují dvě další barda, takže se mluví celkem o šesti bardech: bardo bdělého stavu, bardo snu, bardo meditace, bardo umírání, bardo absolutní podstaty a bardo vznikání. 10

Šest bard zahrnuje tři neustále se opakující stavy vědomí od narození až do okamžiku, kdy nezvratně začne



Tsele Natsok Rangdröl: Wegweiser durch die vier Bardos, 2009.
Tenga rinpočhe: Übergang und Befreiung, 1996.

proces umírání, a tři po sobě následující mezistavy, které se odehrávají mezi smrtí a dalším životem.

přání život, jako pevný a logický. Během dne prožíváme společný, světem smyslů prostřednictvím těla, řeči a mysli. Uvědoostatní mezistavy. metod nejlépe připravit na budoucnost, a tím na všechny a Znovuzrození). Tady se můžeme pomocí buddhistických viduální je naše "nasazení" vyrůstající z našich vlastních co nám umožní prožít dosah našich smyslů a otevřenost třebaže vlastním přístupem zabarvený svět. Společné je to, mujeme si, dokážeme myslet a přemýšlet. Svět je prožíván v bdělém stavu pracujeme všichni se společně vnímaným kultury, ve které žijeme, vůči tomu, co prožíváme, a indi-Bardo života (skt. džatjantarábhava, tib. rangzin bardo): ovládat jej a pracovat s myslí (srovnej Cesty ke štěstí a očekávání. V tomto období lze vědomě měnit svůj

a tělu spánku, kdy vědomí spočívá ve středu těla, panuje úplná a neprobíhají v časové posloupnosti. Během hlubokého vídat události týkající se vzdálené budoucnosti. Sny jsou nerušeném a nepřerušovaném delším spánku možné předotevřená krátkým událostem, během kterých bývá při nejprve probíhá zpracovávání dojmů z předchozího dne, vyvolané nepsychedelickými drogami nebo alkoholem. v rámci barda života. Patří k němu také stavy opojení tože se vše děje zcela svobodně a nezávisle na čase, místě Prožívané se stejnou skutečností jako denní svět, přes-Ve snu prožíváme během tří fází noci tři druhy prožitků: poté se mohou během fáze hlubokého spánku dostavit fáze snu během spánku se označují jako druhé bardo fyzické prožitky a krátce před probuzením je mysl občas Bardo snu (skt. svapanántarábhava, tib. milam bardo): a nejsou sdíleny s ostatními. Týkají se jenom mysli

nevědomost. Vědomě ho prožívají pouze dosažitelé pomocí určitých meditačních praxí.

nosti co nejlépe využít do budoucna (srovnej Cesty ke štěstí procházet i umíráním a podle schopností tyto zkušes přechodem jedné oblasti prožívání v druhou (spánek/ mysli. Teprve pak jsme schopni rozlišovat mezi meditací a Vědomé umírání). meditace), lze později, pokud je to fyzicky možné, vědomě a fází po meditaci. Jak se s lety stále lépe seznamujeme o tom, co prožívá. Pojem bardo meditace se používá pouze tehdy, když se skutečně jedná o přímé prožívání podstaty vědomí "to i to zároveň" mu také umožní lepší přehled tací se tak učí nejenom lépe poznávat mysl, ale otevřené se snaží tuto úroveň co nejlépe udržovat. S každou medipohroužení, když se přihlásí běžné životní povinnosti, vlastnosti mysli. Po ukončení sezeného meditačního okamžiku, a postupně se mu daří prožívat nadčasové reagovat na rušivé pocity, vědomě spočívat v přítomném většinou návykový tok prožívání. Tak se učí méně a méně činnostech co nejčistší pohled a prokládá jím každodenní, bardo): pokročilý buddhista pravidelně medituje s cílem rozpoznat mysl. Během dne udržuje při každodenních Bardo meditace (skt. samádhjantarábhava, tib. samten

Každodenní zkušenosti nejsou však jedinými mezistavy, které prožíváme. Když pominou podmínky umožňující život, nedokáže tělo již mysl udržet. Její energie-vědomí ho opustí a s velkou silou se objeví tři další barda.

Bardo umírání (skt. mumúršántarábhava, tib. čhika bardo): první z těchto mezistavů, bardo umírání, je samotným procesem umírání, tedy krátkým obdobím před klinickou smrtí, během ní a po ní, který všichni opakovaně

prožívají od času bez počátku a budou jej tak prožívat až do osvícení (srovnej *Umírání*).

Bardo takovosti (skt. dharmatántarábhava, tib. čhöňi bardo): během druhého mezistavu, barda takovosti, existuje možnost splynout s jasným světlem mysli. To znamená rozpoznání podstaty mysli a osvícení. Pokud tento okamžik nevyužijeme, následuje u dnešních dobře vzdělaných lidí zhruba 68 hodin bezvědomí. Jakmile se z něho probudíme, mohou se buddhisté během následujících sedmi dnů setkat se svými učiteli a formami buddhů, se kterými si vytvořili spojení díky iniciacím nebo vedeným meditacím, a mohou vstoupit do jejich energetických polí nejvyšší radosti (srovnej Rozhodující okamžik).

Bardo vznikání (skt. bhávántarábhava, tib. sipa bardo): pokud jsme nedokázali využít možnosti dosáhnout nadosobního stavu v předchozím bardu, dostaneme se od desátého dne po smrti do dalšího mezistavu, barda vznikání. Dojmy ze shromažďovacího vědomí sestávající z tendencí a karmy vytvářejí stále pevnější vzorec, který nás během následujících 39 dnů sváže s novým životem v podmíněném světě (srovnej Znovuzrození).

# Tibetská kniha mrtvých

Na Západě jsou velmi známé především pokyny Tibetské knihy mrtvých<sup>11</sup> (tib. *Bardo thödol*, Vysvobození v bardu skrze naslouchání). Je součástí buddhistického spisu z 8. století, který je přisuzován zakladateli tibetského buddhismu Guru Rinpočhemu a dostává se jí, mimo jiné díky podobnosti líčených světelných úkazů s prožitky

Tibetská kniha mrtvých. Bardo thödol. Praha, Argo, překlad Josef Kolmaš, 2006 (1. vydání).

| bardo smrti                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | bardo života                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                          |                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| bardo<br>vznikání                                                                                                                                                                                                                                                                                             | bardo<br>takovosti                                                                                                                                                                                                                           | bardo<br>umírání                                                                                                                                                                                                                                                                                       | bardo<br>meditace                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | bardo<br>snu                                                                                                                                                                              | bardo<br>života                                                                                                                                                                          |                |
| <ul> <li>od okamžiku pochopení, že jsme mrtví, až po opětovné spojení se s podmíněným světem a jednou z jeho šesti oblastí existence*</li> <li>na začátku pokračování dojmů z předchozího života</li> <li>cca od 25. dne* určují dojmy ze všech životů ve shromažďovacím vědomí další znovuzrození</li> </ul> | <ul> <li>od opuštění těla až po uvědomění si, že jsme mrtví*     (cca 10 dní)</li> <li>možnost splynout s jasným světlem mysli nebo s formami ze světla</li> <li>nejlepší možnost pro phowu, začátek tohoto barda nebo 3 dny poté</li> </ul> | <ul> <li>od prvních příznaků až do doby, kdy mysl opustí tělo* (cca 30 min)</li> <li>ztráta těla, rodiny, přátel, majetku a představ</li> <li>mizí smyslové vjemy</li> <li>rozpouštění živlů: postupně se objevují prožitky bílé (objevení se), červené (stoupání) a černé (dovršení) barvy</li> </ul> | <ul> <li>bezprostřední prožívání podstaty mysli</li> <li>spočívání v "teď a tady" / splývání s lamou nebo buddhou</li> <li>spočívání ve vlastním středu, aniž bychom se nechali rozptylovat myšlenkami a pocity, udržování tohoto pocitu i mezi meditačními sezeními; je prožíváno od první úrovně bódhisattvy</li> </ul> | <ul> <li>dočasné vědomé stavy během spánku</li> <li>ze shromažďovacího vědomí částečně vycházejí karmické dojmy, které jsou prožívány jako sen</li> <li>žádné smyslové vnímání</li> </ul> | <ul> <li>mezi početím a začátkem procesu umírání</li> <li>místo narození, motivace, fyzické dispozice jsou následky karmických příčin</li> <li>vytváření a odstraňování karmy</li> </ul> | SEST MEZISTAVU |

\*průměrné časové údaje, individuálně se mohou podstatně měnit Lobpön Ccheču rinpočhe: "Ve skutečnosti se celý koncept barda vztahuje k času, po který jsme chyceni samsárou, protože základem pro ni je naše nevědomost. Až do doby, kdy se jí zbavíme, tedy do osvícení, je toto vše stav barda, stav nevědomosti." (Rødby, Dánsko, 1992)

Obr. 2: Šest mezistavů

blízkosti smrti popisovanými dnešními badateli, širokého uznání. Obsahuje učení o průběhu umírání a znovuzrození a vysvětluje možnosti, jak se vymanit z koloběhu smrti a znovuzrození. Ve třech starých školách tibetského buddhismu se kniha četla za života, aby si s její pomocí umírající během umírání a v mezistavu vzpomněli na pokyny a mohli bezprostředně dosáhnout vysvobození. Kniha se předčítala i již zemřelým v mezistavu, aby bylo možné je lépe vést na cestě k lepšímu znovuzrození.

vující se v mysli po smrti závisí totiž výhradně na motivaci současné poznatky výzkumu prožitků blízkosti smrti, a způsobu života. ních zemí, mnohem lepší vyhlídky. Dojmy a obrázky objelékům proti bolesti a civilizovaným společnostem západpři umírání a následující pekla. Když vezmeme v úvahu jisté úrovně strachu ve společnosti udržet obyvatelstvo vyplývají z nich, jistě nejenom kvůli dnešním dobrým poddajné, což se v případě mírných obyvatelů centrálního velkými kláštery, se proto pokoušely pomocí zachování miry ov policie a ochránců veřejného pořádku. Uřady, do velké přinesla ještě více utrpení, středověké poměry s minimem V Tibetu totiž vládly až do čínské okupace v roce 1959, která Tibetu také dařilo. Podle toho se také zdůrazňovalo utrpení Nicméně i tady se vyplatí nezapomínat na zdravý rozum. ládané majiteli půdy ve Lhase a třemi okolními

Obsáhlý vhled do rozmanitých prožitků a procesů probíhajících po smrti až po opětné znovuzrození nabízejí buddhističtí učitelé (tib. lamové) především tří "starých" tibetských škol meditace, neboli škol "červených čepic". Tito velcí mistři meditace, zvaní také dosažitelé, jsou přitom také základem a zdrojem učení. Mysl dokáže nejenom vytvářet nové prožitky, ale také schraňovat staré, a proto si dosažitelé dokáží díky své jasnosti vzpomenout

24

na prožitky z minulých životů. Umí mnohé vysvětlit, což přináší neochvějnou jistotu.

Buddhova učení, výroky Guru Rinpočheho, zkušenosti buddhistických mistrů a vhledy dalších, kteří možná v minulých životech vykonávali buddhistické meditace, potvrzují hluboké naděje: existují nadčasové "nadosobní" úrovně vědomí nejvyšší radosti a metody, které je možné se naučit za života, jak v okamžiku smrti mysl trvale zbavit každé bolesti. A pokud se podaří rozpoznat poté se objevující jasné světlo jako vlastní podstatu – dokonce dosáhnout osvícení. Tyto praxe zahrnující tělo, řeč a mysl se tibetsky nazývají phowa, a ta nejjednodušší a pro každého přístupná je popsána v kapitole *Vědomé umírání*. Tato meditace oslabuje již za života strach ze smrti a ty, kdo se ji naučili, vede automaticky do takzvaných "čistých zemí", to znamená vysvobozených a nesmírně radostných úrovní vědomí, ze kterých již není možné klesnout.

Pokud by někdo chtěl rozvinout všechny schopnosti a vlastnosti tkvící v těchto úrovních mysli, měl by se zavčasu rozhodnout využít k tomu proces umírání. Neexistuje jiný okamžik, ve kterém by se scházely tak příznivé podmínky pro obrovské skoky v rozvoji: když odpadnou všechny smyslové dojmy, rozpustí se návyky a uvolní se všechny energie, otevře se cesta k nesmírnému rozvoji. Podle svého vhledu a odvahy pak budeme svou mysl poznávat stále hlouběji jako nadčasovou pravdu, spontánní radost a aktivní lásku.

### 2. CESTY KE ŠTĚSTÍ



je vždy cílem, a proto se vydal na cestu, aby tohoto cíle dosáhl. a pochopil: za prožitky je nadčasový prožívající, na kterého dvacet devět let, když se poprvé setkal s nemocí, stářím nemocní, jistě se nám nevyhne stáří a smrt. Buddhovi bylo se nezastaví před naším prahem a že všechny vnější radosti mysl, museli bychom jednoho dne pochopit, že pomíjivost 2 500 lety Buddha – království, přátele, partnery, služebbdělého vědomí pro dobro všech je tím nejsmysluplnějším telný. Druhý den ráno se podíval do očí jednoho dosažitele probděl a došlo mu, že tento bolestný proces je nevyhnua smrtí. Následující dlouhou noc plnou marného přemýšlení neustále pomíjejí. I kdybychom měli štěstí a nebyli vůbec nictvo, I kdybychom měli stejně dobré podmínky, jako měl před vzdělání, pohybové aktivity, zdraví a radostnou a všude spolehnutí. Přišlo mu, že dosažení tohoto

## Čtyři vznešené pravdy

Po dosažení osvícení ve věku třiceti pěti let začal Buddha, "Probuzený", svou učitelskou činnost trvající čtyřicet pět let čtyřmi základními prohlášeními:

"Existuje utrpení." Tento výrok není tak pesimistický, jak by se mohlo na první unáhlený pohled zdát a jak je ještě dnes chápán na mnohých univerzitách. Při bližším zkoumání ukazuje na nekonečné bohatství skryté v mysli.